29 Traduit de Anglais vers Frangais - www.onlinedoctranslator.com

10. ENTREE DANS LE
ROYAUME DE DIEU

Jesus répondit : Je te dis la vérité, si un homme ne nait d'eau
et d'Esprit Saint, il ne peut entrer dans la monarchie
messianique (Jn 3:5).

Comment entrer dans une monarchie ?

Entrer dans une monarchie ? Qu'est-ce que cela signifie ? Si vous
prenez l'avion pour Londres, vous entrerez au Royaume-Uni, mais
cette acception géographique du mot « royaume » est tres rare dans le
NT et n'est pas celle qui nous est donnée ici. Cela pourrait-il signifier
entrer au ciel lui-méme ? Si entrer dans le royaume de Dieu signifie
entrer au ciel, que signifie hériter du royaume de Dieu ? Pourquoi
Jésus a-t-il parlé du royaume de Dieu ? Et pourquoi Jean n'a-t-il retenu
cette terminologie qu'ici, alors qu'ailleurs dans son Evangile, il parle
de vie éternelle pour décrire le futur état béni ? Nicodéme avait la foi
(Jn 7:50-52, 19:39) et, comme Siméon, il attendait celui qui apporterait
la consolation a Isra€l (Lc 2:25).

Léon Morris (L'Evangile selon Jean, p. 218) ne voit aucune différence
entre « voir » (Jn 3:3) et « entrer » dans le royaume de Dieu. Le lexique
grec BAG suggere que « voir » signifie ici faire l'expérience,
expérimenter le regne du Messie en action, tandis qu'y entrer revient a
y participer. Morris affirme que le royaume de Dieu doit étre pris dans
son sens dynamique de « régne » plutot que de royaume (p. 214). C'est
« le régne de Dieu en action ». Mais il n'explique pas ce que signifie
entrer dans « le régne de Dieu en action ». C'est une omission
fréquente. Que signifie entrer dans un royaume ? En lisant la Parole de
Dieu, il est important de chercher le sens d'une expression comme
celle-ci et de l'interpréter correctement, sans se contenter de présumer
ou de passer outre.


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

Un jour, alors que je traduisais I'Evangile de Jean en langue africaine,
je me suis interrogé sur le sens de Jean 3:5 et j'ai demandé a mes
consultants de langue maternelle ce que signifiait, dans leur langue,
« entrer dans un royaume ». Ils m'ont répondu sans hésiter que cela
signifiait entrer au gouvernement. Ils ont dit que celui qui entrerait
dans le « royaume » du président le ferait en devenant ministre dans
son cabinet. Pour eux, entrer dans un royaume ne signifiait pas
pénétrer dans une zone géographique, ni devenir sujet du roi, ni entrer
dans 1'Eglise ou au ciel. C'est 1a le sens de ce que Jésus disait &
Nicodéme.

Le royaume de Dieu ouvre une nouvelle relation a Dieu. Il remplace
I'ancienne voie de la Loi et des Prophétes (Lc 16:16). C'est une
nouvelle alliance qui remplace I'ancienne. Le NT ne remplace pas
complétement I'AT ; il s'appuie sur lui et décrit une nouvelle relation
avec Dieu. La théocratie n'était pas le plan originel de Dieu ; il voulait
régner avec I'homme plutdt que sur lui. Lorsque Dieu créa 'humanité,
il lui ordonna d'étre maitre des poissons, des oiseaux et de tout ce qui
se meut sur la terre (Gn 1:26-28). Dieu créa I'homme pour gouverner
la terre, mais a cause du péché et de la désobéissance, les choses ne se
déroulérent pas comme elles auraient dii. Mais grace a la nouvelle voie
du royaume de Dieu, I'homme se voit a nouveau offrir la possibilité de
gouverner la terre. Il existe de nombreux passages ou le contexte
indique clairement que ceux qui entrent dans le royaume de Dieu
entrent dans le gouvernement du Messie et qu'ils gouverneront la terre
avec lui (Dan 7:27, Ap 2:26-27, 5:10).

Le verbe grec utilisé pour « entrer dans le royaume de Dieu » est
littéralement « entrer dans », et comme la plupart des gens imaginent
inconsciemment le royaume comme geéographique, ils l'associent
automatiquement a l'entrée dans un domaine ou un royaume.
Cependant, dans le NT, le terme « royaume » désigne rarement un
territoire, et le verbe grec peut étre utilisé au sens figuré ; il est donc
judicieux de se renseigner. Le lexique grec BAG donne le sens figuré
de « entrer dans » comme « entrer dans, partager, jouir, atteindre ».
Ainsi, entrer dans le royaume de Dieu se traduit mieux par « partager
le royaume » ou « atteindre le royaume ». Mieux encore, « partager le
gouvernement du Messie » est une meilleure interprétation.



Ceux qui ont vécu la nouvelle naissance deviennent enfants de Dieu.
I1s sont nés d'en haut, adoptés dans la famille divine, et a ce titre, ils
peuvent espérer régner dans le royaume qu'il établira sur terre. Ils
seront membres de la famille royale du royaume messianique. Les
croyants en Jésus sont souvent appelés enfants de Dieu. Dans cette
relation, Dieu est leur Pére et Jésus, leur frére. Lorsque Dieu a créé
I'homme a son image, il 1'a établi souverain sur le monde et sur tout ce
qu'il renferme. L'homme a raté son ceuvre, mais Dieu accomplira son
plan dans le monde nouveau, 1'age a venir. Il n'a pas placé le monde a
venir sous le controle des anges. Il a créé 'homme un peu inférieur aux
anges, mais il I'a couronné de gloire et d'honneur et a tout mis sous ses
pieds (Hé 2:5-8, citant Ps 8:4-8). Lorsque Dieu lui a tout soumis, il n'a
rien laissé échapper a son contrdle. Cependant, a 'heure actuelle, nous
ne voyons pas tout lui étre soumis (Hé 2:8b). Ces versets parlent de
I'homme en général. Ce n'est qu'au verset 9 que l'accent est mis sur
Jésus. Le monde futur sera gouverné par 'homme, et non par les anges.
Dieu a couronné Jésus de gloire et d'honneur et lui a confié la pleine
autorité sur tout ce qui existe, mais nous ne voyons pas encore cela se
produire. Hébreux 2:11 souligne la relation entre Jésus et les croyants.
Celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés ont le méme Pére ; Jésus
n'a donc pas honte de les appeler fréres. Dieu a conduit de nombreux
enfants a la gloire et, grace au Messie, ils peuvent désormais atteindre
le but originel pour lequel il les a créés. Dieu mettra tout sous leur
contrdle.

Royaume signifie royauté ou monarchie

L'apdtre Paul nous rappelle constamment notre relation avec Jésus en
disant que nous sommes « en Christ ». Nous lui sommes unis
spirituellement, tant aux yeux de Dieu que par le fait qu'il a mis son
Esprit en nous. Unis a lui de cette manicre, quoi qu'il fasse, nous
sommes impliqués. Jésus est notre grand prétre et notre roi, et il a fait
de nous un sacerdoce royal. Si nous persévérons, nous régnerons avec
lui (2 Ti 2.12). Ceci est en accord avec la bénédiction accordée a ceux
qui participeront a la premicre résurrection. Ils seront prétres de Dieu
et du Messie, et ils régneront avec lui pendant mille ans (Ap 20:4-5).

S'appuyant sur une désignation d'Israél dans I'AT, trouvée en Exode
19:6, l'apotre Jean a attribué gloire et puissance a Jésus, qui nous a
aimés et nous a libérés de nos péchés par son sang, et a fait de nous un



royaume et des sacrificateurs pour servir son Dieu et Pére (Ap 1:5-6).
Cette insistance sur le fait d'étre un royaume de sacrificateurs est
répétée (Ap 5:9-10) et affirme que Jésus a racheté des hommes pour
Dieu de toute tribu, langue, peuple et nation, et en a fait un royaume
et des sacrificateurs pour leur Dieu, qui régneront sur la terre. Les mots
« fait d'eux un royaume et des sacrificateurs » sont traduits de diverses
maniéres : la KJV traduit « fait de nous des rois et des sacrificateurs »,
Weymouth « forma de nous un royaume pour étre des sacrificateurs
pour Dieu », Knox « une race royale de sacrificateurs », et la NEB
« fabriqua de nous une maison royale ». Ces versets rapprochent la
croix, I'Eglise et le royaume. Jésus est mort sur la croix pour les
hommes de toutes les nations (I'Eglise), afin qu'ils puissent régner avec
lui sur la terre. Ils ont été rachetés par son sang, puis investis de
l'autorité royale.

Les chrétiens ne sont jamais appelés rois dans le NT. En tant que corps
du Messie, ils forment une maison royale sous sa direction, son
gouvernement durant le régne messianique. Pierre les décrit comme
un peuple ¢élu, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple qui lui
appartient (1 Pi 2:9). Keil et Delitzsch, dans leur commentaire ICC sur
Exode 19:6, affirment que « royauté » est le sens premier et le plus
général du mot hébreu pour royaume. Israél devait étre un corps royal
de prétres pour Jéhovah, et 1'objet de sa royauté et de son sacerdoce
devait étre trouvé dans les nations de la terre. L'accomplissement de
cette promesse ne sera atteint que lorsque le royaume de Dieu sera
consommé, lorsque I'Eglise du Seigneur Jésus-Christ deviendra un
royaume de prétres au service de Dieu (Ap 1:6). Cette royauté n'est ni
spirituelle ni symbolique. Elle culmine dans l'influence universelle
évoquée par Balaam (Nb 24:17-19), par Moise dans ses dernieres
paroles (Dt 33:29), et plus nettement encore par Daniel (Dn 7:27). La
royauté est donnée aux saints comme finalité¢ ultime de leur appel
divin.

De méme qu'un prétre est un médiateur entre Dieu et les hommes,
Israél fut appelé a étre le véhicule de la connaissance et du salut de
Dieu pour les nations de la terre. La bénédiction finale de Moise dit :
« Béni sois-tu, Israél, car I'Eternel t'a sauvé. Qui est comme toi ? Il est
ton bouclier, ton secours, ton épée glorieuse. Tes ennemis trembleront
devant toi, et tu marcheras sur les hauteurs de leur pays. »



Jésus a promis aux vainqueurs qu'ils gouverneraient les nations avec
une autorité ferme. Il a dit qu'il donnerait autorité sur les nations a celui
qui persévérerait dans sa volonté jusqu'a la fin. Il les gouvernerait avec
un sceptre de fer, les brisant comme des vases d'argile (Ap 2:26-27).
Les chrétiens régnent-ils ainsi aujourd'hui ? Bien siir que non ! Mais
le temps viendra ou ils gouverneront la Terre. Tel est notre héritage
dans le Messie. Paul a dit que Dieu nous a ressuscités avec Christ et
nous a fait asseoir avec lui dans le royaume céleste, afin de manifester
dans les siecles a venir 1'incomparable richesse de sa grace, qui nous
est accordée par sa bonté envers nous en Jésus-Christ (Eph 2:6-7).

Les amillénaristes ne croient pas en un royaume messianique littéral
sur Terre. Ils sont donc obligés d'interpréter les Ecritures au sens figuré
et d'affirmer que nous régnons maintenant. Le Messie est assis a la
droite de Dieu au ciel, mais aucun verset des Ecritures ne dit qu'il régne
actuellement sur la terre, et par conséquent, aucun verset ne dit non
plus que les chrétiens régnent ici-bas maintenant. L'état lamentable de
notre planéte, politiquement, moralement et socialement, illustre la
faiblesse des positions amillénaristes et postmillénaristes. Il est tout
simplement absurde de prétendre que le Christ régne sur le monde
alors que celui-ci est dans un état aussi pitoyable. Lorsque Jésus
reviendra et siégera sur le trone de David, et que le monde sera rempli
de justice, de paix et de connaissance de Dieu, alors, et alors
seulement, nous pourrons dire qu'il régne sur la Terre.

Paul dit que les chrétiens sont prédestinés, appelés, justifiés et glorifiés
(Romains 8:30). Notre glorification n'a pas encore eu lieu en temps
réel, mais elle est certaine dans le plan de Dieu, car nous sommes « en
Christ » et il a déja été glorifié. Nous sommes plus que vainqueurs par
celui qui nous a aimés (Rm 8:37). Paul dit qu'étant unis a Christ, Dieu
nous a ressuscités avec lui et nous a fait asseoir avec lui dans le
royaume céleste (Eph 2:6). Mais cela ne signifie pas que les croyants
régnent déja. Leur position spirituelle leur confére une autorité
spirituelle, notamment face aux possessions démoniaques et autres
pratiques occultes, mais cela ne peut étre comparé a leur destinée de
gouverner le monde.

Aucun passage des Ecritures ne dit que nous régnons déja. Paul
réprimande les Corinthiens a cause de leur attitude, qui les considérait
comme ayant déja pris le pouvoir royal. Il dit qu'il aurait souhaité qu'ils



soient vraiment rois afin qu'il puisse étre roi avec eux (1 Co 4:8).
Cependant, de nombreux versets indiquent clairement que nous
régnerons avec le Messie dans le futur, et non maintenant.

Diriger le monde futur

Plus de 500 ans avant la naissance de Jésus, le prophéte Daniel a eu
une vision de notre avenir glorieux. Il lui a ét¢ annoncé que le
royaume, l'autorité et la magnificence de toutes les nations de la terre
seraient donnés aux saints des licux célestes. Les saints sont le peuple
de Dieu, les croyants de toutes les nations, y compris les Juifs. Israél
aurait interprété les saints de Daniel 7 comme des Israélites, mais
comme il s'agit d'une prophétie de la fin des temps, les saints de la fin
des temps incluront le peuple de Dieu de toutes les nations. Dieu a
exalté les croyants en Jésus au point de les appeler ses enfants. Il les a
unis a son Fils, afin qu'ils héritent de toutes les promesses et
bénédictions qui lui ont été conférées, y compris son autorité pour
gouverner le monde. Lorsque Jésus reviendra sur terre pour régner,
ceux qui sont « en Christ » seront ses co-régents. Son royaume sera un
jour rendu au Pére, lorsque tous les ennemis, y compris la mort, auront
été vaincus. Lorsque le Messie aura supprimé toute domination,
autorité et pouvoir, il transmettra la royauté a Dieu le Pére, mais il
devra régner jusqu'a ce qu'il ait mis tous ses ennemis sous ses pieds (1
Co 15:24-25). Les saints, en tant que gouvernement du royaume du
Messie, gouverneront le monde (1 Co 6:2), méme les anges (1 Co 6:3),
et ils régneront sur des villes (Lc 19:17, 19). Dans ce contexte, Jésus
dit que celui a qui l'on peut faire confiance dans peu peut faire
confiance dans beaucoup (Lc 16:10). Dans la parabole des talents, le
maitre invite les serviteurs bons et fideles a venir partager son bonheur.
I1 leur confie la gestion de beaucoup de choses (Mt 25:21, 23), en fait,
il leur confie la gestion de tous ses biens. Le vainqueur partagera le
trone de Jésus et recevra l'autorité sur les nations pour les gouverner
avec une verge de fer (Ap 3:26-27). Parce que les saints sont unis au
Messie, ils seront impliqués dans toutes ses activités.

Dans Apocalypse 21, seul le premier verset parle d'un ciel et d'une
terre renouvelés ; les versets suivants décrivent la Nouvelle Jérusalem,
la demeure éternelle du Messie et de son épouse, sa communauté.
Dans son grand amour pour nous, Dieu a prévu que les élus
continueraient a régner avec lui pour toujours. Le trone de Dieu et de



I'Agneau se trouvent dans la ville. Ce trone représente la souveraineté
de Dieu, le Pére étant souverain sur toutes choses, et le Fils uni a lui
trinitairement. Ses serviteurs ressuscités l'adoreront et verront sa face.
Son nom sera gravé sur leur front (Ap 22:3-5), symbole du fait qu'ils
sont son peuple et qu'il est leur Dieu. Leur avenir glorieux est a la fois
le service de Dieu et I'union avec celui qui est souverain sur toutes
choses. Ils régneront, car ils sont membres de la maison royale,
contrairement aux anges.

o~

Apprécier la personne de Jésus et notre union avec lui nous aide
comprendre I'avenir glorieux qui nous attend. Ces paroles de Jésus a
son Pére méritent réflexion :

Pére, glorifie-moi maintenant auprés de toi de la gloire que
j'avais auprées de toi avant que le monde existe. ... Je prie non
seulement pour eux, mais aussi pour ceux qui croiront en moi
par leur message, afin que tous soient un. Pére, comme tu es en
moi et que je suis en toi, qu'eux aussi soient un en nous, afin que
le monde croie que tu m'as envoyé. Je leur ai donné la gloire
que tu m'as donnée, afin qu'ils soient un comme nous sommes
un, moi en eux et toi en moi, afin qu'ils soient parfaitement un,
et que le monde connaisse que tu m'as envoy¢ et que tu les aimes
comme tu m'aimes. Pére, je veux que la ou je suis, ceux que tu
m'as donnés soient avec moi et voient ma gloire, celle que tu
m'as donnée parce que tu m'as aimé avant la fondation du
monde (Jn 17:5, 20-24).

Jésus a dit qu'a moins de naitre d'en haut, on ne peut voir la monarchie
du Messie (Jn 3:3). Les non-régénérés ne verront ni ne connaitront le
royaume de Dieu, et encore moins n'y entreront (dans la monarchie).
Jean parle fréquemment de vie et de vie éternelle, et dans certains
passages, entrer dans cette vie équivaut a entrer dans la royauté du
Messie. Si entrer dans le gouvernement du Messie semble absurde,
c'est uniquement parce que nous n'avons pas pleinement saisi la nature
de la gloire que Dieu nous réserve. Celui qui n'a pas épargné son
propre Fils, mais I'a offert en sacrifice pour nous tous, nous donnera
toutes choses, avec son Fils (Rm 8:32). Paul ajoute que ce que I'ceil n'a
pas vu, que l'oreille n'a pas entendu, et que l'esprit n'a pas congu, est
ce que Dieu a préparé pour ceux qui I'aiment (1 Co 2:9). A ceux qui
recoivent le don de la vie éternelle, la vie méme de Dieu est accordée,



afin qu'ils participent a la nature divine (2 Pi 1:4). Le Messie est en
nous comme gage de la gloire future (Col 1:27).

Etre le plus petit et le plus grand dans la monarchie

Dans le Sermon sur la montagne, Jésus a préché contre le 1égalisme,
I'hypocrisie et I'externalisme. Il a déclaré¢ que quiconque néglige 1'un
des plus petits commandements et enseigne aux autres a faire de méme
sera appelé le plus petit dans la monarchie du Messie, et que quiconque
les observe et les enseigne sera appelé grand dans la monarchie du
Messie (Mt 5:19). Etre le plus petit ou le plus grand dans la monarchie
fait référence au statut futur des membres de la famille royale, la classe
dirigeante de la monarchie du Messie. Le salut est un don de Dieu par
la foi: on 1'a ou on ne 1'a pas. Mais la grandeur dans le monarchie
dépend de l'obéissance et d'une justice personnelle qui doit surpasser
celle des scribes et des pharisiens (Mt 5:20). Sans la justice et
I'humilit¢ que Dieu nous donne, nous n'entrerons pas dans la
monarchie. Jésus a dit que si les gens ne changent pas et ne deviennent
pas comme des petits enfants, ils n'entreront jamais dans la monarchie
du Messie (Mt 18:3). En revanche, ceux qui s'humilient comme des
petits enfants seront les plus grands dans la monarchie du Messie (Mt
18:4).

Des princes, pas des citoyens

Ceux qui entrent dans le royaume par la foi en Jésus ne sont pas
citoyens de ce royaume, comme beaucoup le croient et I'affirment a
tort. Ils sont plutot la famille royale, les enfants de Dieu. Nulle part
dans les Ecritures les croyants ne sont appelés sujets ou citoyens du
royaume de Dieu. IIs sont « fils du royaume », c'est-a-dire princes. Ils
sont les dirigeants, et non les gouvernés. En réalité, ils font partie de
la maison royale. Jésus I'a illustré en parlant a Pierre du paiement de
I'impdt du temple. Il a demandé a ses disciples aupres de qui les rois
percoivent des droits ou des tributs : de leurs propres enfants ou
d'autres. Pierre a répondu que c'était aupres des autres. Puis Jésus a dit
que les enfants étaient exemptés, mais que, ne voulant pas faire
d'histoires, il a dit a Pierre de jeter sa ligne dans le lac : il trouverait
une piece dans la bouche du premier poisson qu'il pécherait. Il devrait
la leur donner pour I'imp6t du temple (Mt 17:24-27). Le commentaire
de la Bible d'¢tude NIV dit a juste titre que l'implication était que



Pierre et le reste des disciples appartenaient a la maison royale de
Dieu, mais pas les Juifs incrédules.

La plupart des références aux citoyens dans le NT concernent les
citoyens romains, mais Paul affirme que les non-Juifs croyants
n'étaient plus des étrangers, mais des concitoyens des saints et des
membres de la famille de Dieu (Eph 2:19). Les non-Juifs étaient des
étrangers, des inconnus et des résidents temporaires par rapport au
peuple de Dieu, Israél, mais grice a I'Evangile, les barriéres ont été
brisées. Les chrétiens non-Juifs peuvent désormais étre considérés
comme égaux aux Juifs fide¢les. Les étrangers sont désormais devenus
ce que nous appellerions des autochtones. Les saints ont tous les droits
en tant que membres de la famille royale de Dieu ; ils ne sont pas de
simples sujets dans le royaume du Messie. Paul mentionne également
la citoyenneté en Philippiens 3:19-20. Certains de leurs compagnons
avaient l'esprit fixé sur les choses du monde. Mais « notre
citoyenneté », dit Paul, est au ciel, et c'est de 1a que nous attendons
avec impatience un Sauveur, le Seigneur Jésus-Christ. Philippes était
une colonie militaire romaine, et le mot grec pour citoyenneté,
moAitevpa, désignait une colonie d'étrangers. Les chrétiens de
Philippes formaient une colonie, tout comme 'armée romaine avait
formé la sienne. IIs sont qualifiés de citoyens du ciel, car ils attendaient
la descente de leur Sauveur, et leurs noms y €taient inscrits. Les saints
ne sont pas des sujets du royaume messianique ; ils en sont les
dirigeants.

Salut, vie éternelle et entrée dans le royaume

La mission de Jésus sur terre est généralement décrite comme sa venue
pour mourir pour nos péchés afin que nous soyons sauvés et que nous
allions vivre avec lui au ciel. Cependant, limiter le but du Messie a son
ceuvre rédemptrice est une vision a court terme. Jésus a dit que si nous
ne changeons pas et ne devenons pas comme des petits enfants, nous
n'atteindrons jamais la royauté céleste (Mt 18:3). La royauté du Messie
est notre espérance de gloire. C'est formidable de connaitre le pardon
des péchés et d'avoir l'assurance du salut, mais les croyants devraient
au moins garder a l'esprit que le salut est plus que cela. Paul a dit que
nous jugerons le monde un jour ! (1 Co 6:2).



Un jeune homme riche s'approcha de Jésus et lui demanda quelle
bonne action il devait accomplir pour avoir la vie éternelle (Mt 19:16).
Jésus, conscient de sa faiblesse, lui répondit qu'il devait vendre ses
biens, donner I'argent aux pauvres et le suivre. Il aurait alors un trésor
au ciel (Mt 19:21). Le ciel est le lieu ou récompenses, trésors,
couronnes et héritage sont réservés aux justes (Mt 6:20, 1 Pi 1:4).
Jésus dit ensuite a ses disciples qu'il est difficile pour un riche
d'accéder a la royauté depuis le ciel (Mt 19:23). 1l serait plus facile a
un chameau de se faufiler par le trou d'une aiguille qu'a un riche
d'accéder a la monarchie du Messie (Mt 19:24). Ses disciples furent
choqués et demandeérent qui pouvait étre sauvé. Jésus enseigna, et les
disciples comprirent, que la vie éternelle et le salut sont synonymes
de vie dans la famille royale de Dieu. Pierre fit alors remarquer que
les disciples avaient tout quitté pour suivre Jésus, et il demanda quelle
serait leur récompense. Jésus répondit que lorsqu'il reviendrait
s'asseoir sur son trone glorieux dans la création renouvelée, ceux qui
l'avaient suivi siégeraient eux aussi sur douze trones, gouvernant les
douze tribus d'Israé€l, et qu'ils hériteraient de la vie éternelle (Mt
19:28-29).

Les chrétiens qui vivront des siecles et des millénaires plus tard et qui
suivront fidelement Jésus recevront également les récompenses qui
leur sont dues et régneront avec le Messie. Le salut est la délivrance
du péché, du monde et du diable. La vie éternelle est une vie sans fin,
centrée sur sa qualité et sa connaissance de Dieu. L'enseignement de
Jésus sur le royaume de Dieu nous éclaire sur 'activité future des justes
et sur leur avenir : non pas dans un ciel informe, mais dans la Nouvelle
Jérusalem, commencant par un regne sur la Terre pendant le
millénaire.

La chair et le sang ne peuvent hériter de la monarchie

Parlant de la seconde venue et de la résurrection des morts, 1'apotre
Paul a dit que tous les chrétiens ne mourront pas, mais tous seront
transformés, en un clin d'eeil, au son de la derniére trompette. Les
chrétiens morts ressusciteront pour ne plus jamais se décomposer.
Tous les chrétiens, morts ou vivants, ressusciteront et seront
transformés a ce moment-la (1 Co 15:50-53). Lorsque la dernic¢re
trompette sonnera, les morts ressusciteront impérissables, et Jésus
commencera son regne sur terre. Cela est clairement démontré lorsque



le septieéme (et dernier) ange sonne de sa trompette dans Apocalypse
11:15. Des voix dans le ciel déclarent que le royaume du monde est
devenu le royaume du Seigneur et de son Messie, et qu'il régnera pour
toujours.

Dans le contexte de la résurrection de 1 Corinthiens 15, Paul affirme
que la chair et le sang (les personnes dans leur corps mortel) ne
peuvent hériter du royaume de Dieu. Autrement dit, on ne peut accéder
a la monarchie du Messie sans étre ressuscité. L'homme mortel et
périssable ne peut hériter de 1'impérissable : 1'image du Christ, ni la vie
immortelle dans la ville sainte.

Le livre de Michael Vlach, « Il régnera pour toujours », est en accord
avec une grande partie de ce que je présente dans ce livre, mais dans
son traitement de 1 Corinthiens 15:50 (p. 445), il dit que le royaume
éternel du Pére est probablement en vue, car que 1'on ait une vision
prémillénariste, amillénariste ou postmillénariste du royaume, il y aura
des saints non glorifiés dans le royaume du Messie.

Ce malentendu vient de 1'absence de distinction entre la monarchie et
les sujets du royaume. Il y a deux groupes de personnes dans le
royaume du Messie. La population générale sous le regne du Messie
est constituée de personnes non glorifiées, qui n'héritent pas du
royaume. Ce sont des étres humains ordinaires, faits de chair et de
sang, qui survivent a la Grande Tribulation et qui seront gouvernés par
une verge de fer. Ensuite, il y a ceux qui accédent a la monarchie. Pour
y accéder, ils doivent naitre d'en haut, et pour y accéder, ils doivent
étre ressuscités, ou transformés lors de I'Enlévement. Beaucoup
continuent de considérer un royaume comme un domaine et ses
habitants comme ses sujets. Ils n'ont pas découvert le secret : «
royaume » signifie « royauté » et les saints accedent a la royauté en
tant que dirigeants. Ils sont enfants de Dieu, cohéritiers de Christ. Ils
appartiennent a la famille royale et ne devraient jamais €tre considérés
comme des sujets. Les ressuscités dont parle Paul dans 1 Corinthiens
15:50-56 sont ceux qui possédent le regne, ils ne sont pas des sujets.
Les sujets du royaume de Dieu comprendront la nation croyante
d'Isra€l et les incroyants des nations qui survivront a la Grande
Tribulation et aux guerres au moment du retour de Jésus (Za 14:16).
Ils auront un corps de chair et de sang, tandis que les saints auront un
corps de résurrection. Le Messie sera roi, et les saints formeront la



communauté dirigeante qui vivra dans la Nouvelle Jérusalem
immortelle et incorruptible qui descendra du ciel d'aupres de Dieu.

L'apotre Pierre, écrivant a ses fréres croyants, parle de 'acces au régne
futur du Messie. Il leur recommande de s'efforcer de confirmer leur
vocation et leur élection afin d'étre généreusement admis dans la
royauté éternelle du Messie (2 Pi 1:10-11). Eternelle, car méme aprés
les mille ans, la royauté perdure pour I'éternité.

Mais ce n'est pas tout. Paul a dit aux saints de Colossiens que Dieu les
avait délivrés du pouvoir des ténebres et les avait conduits au royaume
du Fils qu'il aime (Col 1:13). Le salut se vit en partie maintenant. Nos
péchés sont pardonnés, nous avons le don du Saint-Esprit et nous
sommes unis spirituellement au Messie. En tant qu'enfants de Dieu,
nous sommes héritiers et cohéritiers du Christ. Tel est notre statut,
fondé¢ sur les promesses de Dieu. Mais la manifestation visible est
encore a venir. Nous faisons partie de la communauté du Christ,
I'Eglise, mais nous ne sommes pas encore entrés dans le régne futur du
Messie sur terre. Nous possédons déja la vie éternelle, mais nous ne
sommes pas encore entrés dans la gloire ; nous en sommes seulement
les héritiers. Paul a dit aux Colossiens qu'ils étaient morts et que leur
vie était protégée par le Messie en Dieu. Il a dit que lorsque le Messie,
qui est leur vie, sera révélé, alors eux aussi seront révélés avec lui dans
la gloire (Col 3:3-4).

Cette partie étonnante de I'Evangile, l'entrée dans la royauté du
Messie, est une doctrine que peu de chrétiens comprennent. Synonyme
de salut et de vie éternelle, elle ouvre une nouvelle perspective sur
notre vie future. Ceux qui n'y croient pas sont laissés dans l'ignorance
quant a ce que l'avenir nous réserve. Tout comme il est important de
comprendre comment Dieu nous rend justes et comment il nous
déclare justifiés, il est tout aussi important de savoir comment nous
serons glorifiés. Notre destinée est de régner avec le Messie sur ce
monde dans des corps surnaturels, immortels et spirituels, puis de
régner pour l'éternité (Ap 22:5b).

Entrer dans la famille de Dieu

Que signifieront la glorification et la vie éternelle dans le royaume de
Dieu pour ceux qui la recoivent ? Nous avons vu qu'elle commence
par la transformation d'un corps humain, mortel et de chair, en un corps



immortel et surnaturel, digne des enfants de Dieu. Il était juste que
Dieu, pour qui et par qui tout existe, rende parfait par la souffrance le
pionnier de leur salut, dans le cadre de son plan de glorifier de
nombreux enfants. Car celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés
ont tous le méme Pére (Hé 2:10-11a). C'est incroyable ! Tous ceux qui
sont sauvés sont décrits comme ayant un seul Pére ! Tous sont enfants
de Dieu, glorifiés par le Messie. Certains considérent tous les étres
humains comme enfants de Dieu. Nous sommes tous ses créatures,
mais pas ses enfants, a moins de naitre de nouveau.

Voila en quoi consiste le salut, et c'est pourquoi Jésus n'a pas honte de
les appeler freres. Le fait que Jésus n'ait pas honte de les considérer
comme ses propres fréres et sceurs montre a quel point cette relation
familiale est personnelle. De plus, ils participent méme a la nature
divine (2 Pi 1:4). Dieu les rend pleinement semblables a Jésus le
Messie ! L'apotre Jean nous exhorte a voir quel amour le Pére nous a
témoigné. Nous sommes appelés enfants de Dieu, et c'est ce que nous
sommes, mais notre ressemblance future n'a pas encore été révélée.
Nous savons seulement que lorsque le Messie sera révélé, nous lui
serons semblables, car nous le verrons tel qu'il est (1 Jn 3:1-2). Oui,
nous recevrons I'honneur glorieux d'étre semblables a Jésus ressuscité,
glorifié et surnaturel, le Messie. Nous avons recu 1'Esprit d'adoption
par lequel nous crions : « Abba ! Pere ! » L'Esprit lui-méme témoigne
a notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. Et si nous sommes
enfants, nous sommes héritiers, héritiers de Dieu et cohéritiers du
Messie, si du moins nous partageons ses souffrances, afin d'avoir part
a sa gloire (Rm 8:15b-17). Tel est I'avenir merveilleux de tous ceux
qui regoivent la vie éternelle en tant que membres de la famille de
Dieu. Nous partagerons sa gloire.

Le festin des noces de I'Agneau

Oui, Jésus se marie, et les croyants en Jésus sont les heureux ¢élus !
Dans Apocalypse 19:6b-8, juste avant la vision du cavalier sur le
cheval blanc, qui représente la seconde venue du Messie, on entend
une foule nombreuse crier : Alléluia ! Le Seigneur notre Dieu, le Tout-
Puissant, régne. Les noces de I'Agneau sont arrivées, et son épouse
s'est préparée. Elle a recu un lin fin, symbole des ceuvres justes des
saints. Puis un ange annonce a Jean que ceux qui sont invités au festin
des noces de 1'Agneau sont bénis. Cela rappelle une prophétie d'Osée



2:19-20, ou Dieu annonce a Israél qu'il fera d'elle sa femme pour
toujours. Il le fera grace a sa fidélité, et elle connaitra le Seigneur.

Ce repas de noces est un banquet messianique, inscrit dans la tradition
apocalyptique juive. Il est mentionné a plusieurs reprises dans les
Evangiles, notamment dans les paraboles de Jésus, mais c'est Isaie qui
en a parlé pour la premiere fois, et il est significatif qu'il ait lieu a
Jérusalem. Isaie a dit que sur le mont Sion, siege de la présence de
Dieu, le Seigneur préparerait pour tous les peuples un festin de mets
succulents, un festin de vins affinés, et qu'il engloutirait la mort pour
toujours. Il essuierait les larmes de tous les visages et effacerait
I'opprobre de son peuple de la surface de la terre (Is 25:6-8). Cette
célébration inclut I'abolition de la mort et la fin de la tristesse. Elle est
liée a son régne sur le mont Sion et a Jérusalem, et devant ses anciens
dans une grande gloire (Es 24:23). L'abolition de la mort et de la
tristesse annonce la Nouvelle Jérusalem et I'Eglise ressuscitée.

Esaie exprime également 1'idée du mariage avec Dieu lorsqu'il dit a
Israél que son Créateur est son époux (Es 54:5). Il dit aussi a Sion que,
comme un jeune homme épouse une jeune fille, ses fils I'épouseront,
et comme un époux se réjouit de sa fiancée, ainsi leur Dieu se réjouira
d'elle (Es 62:5). Telle est la situation dans la Nouvelle Jérusalem.

Un jour, quelqu'un qui mangeait avec Jésus fit remarquer que celui qui
mangerait dans le royaume de Dieu serait béni (Lc 14:15). Jésus
répondit par une parabole sur le royaume de Dieu. La version de
Matthieu raconte qu'un roi prépara un festin de noces pour son fils. Il
envoya des invitations, mais les invités invoquerent toutes sortes
d'excuses pour ne pas pouvoir venir. Le roi représente Dieu, le fils est
le Messie, et les invités sont les Juifs. Les serviteurs furent alors invités
a parcourir les rues et les ruelles et a inviter tout le monde jusqu'a ce
que la salle des noces soit pleine. Les héritiers originels, Israél, avaient
perdu leur héritage. Aujourd'hui, des non-Juifs viennent du monde
entier pour prendre place aux cotés d'Abraham, d'Isaac et de Jacob au
festin dans le royaume du Messie. Telle est la récompense future des
justes. Festoyer avec les patriarches peut évoquer un divertissement
somptueux, mais ce festin est bien plus que cela. Ce festin a lieu dans
le royaume du Messie. Il ne s'agit pas d'un terme géographique, mais
administratif, signifiant qu'il s'agit de la monarchie du Messie qui aura
acces a la table du roi ou se prennent les décisions, car elle fait partie



de la classe dirigeante. Elle ne se contente pas de diner avec lui ; elle
gouverne avec lui.

En parlant du mariage, I'apotre Paul a cité la Genéese, expliquant
pourquoi un homme quitte son pére et sa mere pour s'unir a sa femme.
I1 a ensuite déclaré qu'il s'agissait d'un grand mystere, car il parlait du
Messie et de 'Eglise (Eph 5:31-32). La relation entre le Messie et son
Eglise est une union et un amour parfaits, et le résultat futur pour les
croyants sera une félicité parfaite. Le banquet de noces n'est pas décrit
dans la Bible, mais il doit avoir lieu peu apres le retour du Messie. Jean
a eu une vision de I'épouse glorifiée dans Apocalypse 21, qui est une
représentation symbolique du Messie et de son épouse comme la
communauté de la Nouvelle Jérusalem.

Comment et ou régneront les saints ?

La souveraineté, la puissance et la grandeur de tous les royaumes
célestes sont données aux saints. Jésus les a créés comme une famille
royale de prétres pour Dieu. En tant que rois, ils gouverneront le
peuple. En tant que prétres, ils serviront de médiateurs entre Dieu et le
peuple. Mais ou vivront-ils ? Et quelle existence auront-ils dans leurs
corps ressuscités ? Jésus a dit a ses disciples qu'il s'en allait leur
préparer une place, et qu'il reviendrait les accueillir en sa présence,
afin qu'ils soient 1a ou il est (Jn 14:3). Le lieu que Jésus a préparé pour
nous est la ville sainte, la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 — 22:5). C'est
a cela que Jésus faisait référence lorsqu'il a dit que les justes
brilleraient comme le soleil dans le royaume de leur Pere (Mt 13:43).
Paul a dit que le Seigneur lui-méme, en personne, descendrait du ciel
et que les morts qui appartiennent au Messie ressusciteraient en
premier. Alors les croyants vivants qui resteront seront enlevés avec
eux dans les nuées, a la rencontre du Seigneur dans les airs. Et ainsi,
ils seront avec le Seigneur pour toujours (1 Th 4:16-17). Le lieu ou
nous brillerons est la monarchie du Messie. Elle est impérissable et
sera héritée par les saints immortels et ressuscités.

Notre état de résurrection sera tres différent de notre état actuel. Il n'y
aura plus de maladie, de mort ni de péché. Nous serons toujours
reconnaissables ; notre identité, notre genre, notre nationalité et notre
appartenance ethnique resteront inchangés. Jésus sera toujours un
homme juif. Notre service pour le Messie pourrait se dérouler dans la



méme zone géographique ou nous l'avons servi de notre vivant. Pour
ceux qui sont habitués a envisager une destination céleste, un régne
futur sur terre pourrait prendre un certain temps a s'adapter. Jésus a dit
que ceux qui sont jugés dignes d'une place a ce temps-la et a la
résurrection d'entre les morts ne se marient ni ne sont donnés en
mariage. Ils ne peuvent plus mourir, car ils sont comme les anges et,
ayant part a la résurrection, sont enfants de Dieu (Lc 20:35-36). Ils ont
la plénitude de la vie dans la famille de Dieu, et le mariage n'est plus
approprié. La résurrection mentionnée est celle d'entre les morts ; il
s'agit d'une résurrection partielle, et non d'une résurrection générale de
toute I'humanité. C'est la résurrection des justes, et elle est pour ceux
que Dieu considére comme dignes.

Entrer et acquérir la monarchie

Un verset clé de I’ AT concernant notre avenir est Daniel 7:27, qui dit
que la souveraineté, le pouvoir et la grandeur de toutes les nations de
la terre sera donnée aux saints des lieux célestes. Leur royauté durera
éternellement, et tous les dirigeants le serviront et lui obéiront. Cela
n'arrive pas au ciel. Le NT contient de nombreux enseignements qui
soutiennent cette idée. Régne terrestre du Messie. On parle d'une
entrée et d'une acquisition du royaume, ce qui, dans ce contexte,
signifie I'entrée dans la monarchie du Messie ou l'acquisition de la
royauté. Jésus confére la royauté a ses disciples (Lc 22:29).

Dans les versets suivants, j'ai traduit le royaume de Dieu/ciel par la
monarchie du Messie, composée de tous les peuples qui régneront
avec lui. Par exemple, la signification deApocalypse 1:6, qui dit que
Jésus a fait de nous un royaume, signifie que Jésus a fait de nous une
monarchie. Entrer dans le royaume, c'est entrer dans la classe
dirigeante. Recevoir le royaume, c'est recevoir la royauté, c'est-a-dire
le droit de gouverner, c'est é&tre nommé au gouvernement.

Mt 5:3 Heureux les pauvres en esprit, car la monarchie du
Messie leur appartient (ou se compose d'eux).

Mt 5:10 Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car
la monarchie du Messie leur appartient.

Mt 5:19-20 Par conséquent, celui qui néglige 1'un de ces plus
petits commandements et qui enseigne aux autres a faire de


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+5%3A3&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+5%3A10&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+5%3A19-20&version=ESV

méme sera appelé le plus petit dans la monarchie du Messie.
Mais celui qui les met en pratique et qui les enseigne sera appelé
grand dans la monarchie messianique. Je te le dis, toiSi votre
justice ne dépasse pas celle des scribes et des pharisiens, vous
n’entrerez jamais dans la monarchie du Messie.

Mt 7:21 Ce n’est pas la personne qui me dit sans cesse :
Seigneur, Seigneur, j’entrerai dans la monarchie du Messie ;
c’est la personne qui continue a faire la volonté de mon Pére qui
est aux cieux.

Mt 8:11-12a Beaucoup viendront d'Orient et d'Occident et
festoieront avec Abraham, Isaac et Jacob dans la monarchie du
Messie. Quant aux héritiers infidéles de la monarchie, ils seront
jetés dans les ténebres du dehors.

Mt 11:11 Parmi ceux qui sont nés de femmes, il n'en a pas été
un qui soit plus grand que Jean-Baptiste. Pourtant, méme le plus
petit personnage de la monarchie du Messie est plus grand que
lui.

Le statut de membre de la famille royale de Dieu est supérieur a celui
de Jean, annonciateur du royaume. Jean-Baptiste sera dans la
monarchie.

Mt 16:19 Je te donnerai les clés de la royauté du Messie : tout
ce que tu lieras sur la terre sera li¢ au ciel, et tout ce que tu
délieras sur la terre sera déli¢ au ciel.

Les clés symbolisent 'autorité des apotres dans leur ministere. Par la
prédication de 1'Evangile, ils ont ouvert la voie a I'adhésion a la
monarchie du Messie. Historiquement et aujourd'hui, ce verset a été
mal interprété. Le royaume des cieux n'est pas 1'Eglise, mais le
royaume du Messie. Lorsque Jésus a annoncé a ses disciples qu'il
batirait son Eglise, il parlait d'une communauté. Or, comme il n'existait
pas encore d'Eglises chrétiennes, les disciples ont sans doute pensé a
Jésus comme au Messie et au groupe qu'il formait pour soutenir son
régne. Jésus dit au verset 18 que sur cette pierre il batirait sa
communauté. Cela fait référence a la déclaration de Pierre selon
laquelle Jésus était le Messie, le Fils du Dieu vivant. C'est sur cette
base qu'il fonda sa communauté. Au verset 20, il leur enjoint
formellement de ne révéler a personne qu'il était le Messie.


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+7%3A21&version=ESV

Mt 18:1 Qui est le plus grand dans la monarchie du Messie ?

Mt 18:3-4 Si vous ne changez pas et ne devenez pas comme des
petits enfants, vous n'entrerez jamais dans la monarchie du
Messie. Quiconque s'humilie et devient comme ce petit enfant
est le plus grand dans la monarchie du Messie.

Mt 21:31 Les collectionneurs d'impdts et les prostituées
entreront dans la monarchie du Messie avant vous !

Mt 21:43 La monarchie du Messie vous sera enlevée et donnée
a un peuple qui lui fera justice.

Mt 23:13 Comme ce sera terrible pour vous scribes et
pharisiens, hypocrites ! Vous fermez au nez des gens la porte de
la monarchie du Messie. Vous n'y entrez pas, et vous ne laissez
pas entrer ceux qui essaient d'y entrer.

Mc 9:47 1l vaut mieux pour toi entrer dans la monarchie du
Messie avec un ceil que d'avoir deux yeux et d'étre jeté en enfer.

Mc 10:14-15 Laissez les enfants venir a moi, ne les refusez pas,
car La monarchie du Messie appartient a des gens comme ceux-
la. Je vous dis la vérité, celui qui ne recoit la monarchie du
Messie comme un petit enfant n'y entrera pas.

Mc 10:23-25 Comme ce sera difficile pour que les riches
entrent dans la monarchie du Messie ! ... Il est plus facile a un
chameau de se faufiler par le trou d’une aiguille qu’a un riche
d’entrer dans la monarchie du Messie.

Mc 12:34 Vous n'étes pas loin d'entrer dans la monarchie du
Messie.

Lc 9:62 Celui qui met la main a la charrue et regarde en arriére
n'est pas digne de la monarchie du Messie.

Lc 12:32 N'aie pas peur, petit troupeau, car votre Pere est
heureux de vous donner la monarchie.

Lc 13:28-29 La-bas, il y aura des pleurs et des grincements de
dents quand vous verrez Abraham, Isaac, Jacob et tous les
prophétes dans la monarchie du Messie, et vous serez chassés.
Des gens viendront de I'Est et de 1'Ouest, du Nord et du Sud, et
mangeront dans la monarchie du Messie.


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+18%3A3&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+21%3A28-32&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+23%3A13&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mark+9%3A47&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mark+10%3A15&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mark+10%3A23-25&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke+12%3A32&version=ESV

Lc 14:15 Heureux celui qui mangera dans la monarchie du
Messie.

Lc 16:16 La Loi et les Prophétes ont été proclamés jusqu'a Jean.
Depuis, la bonne nouvelle de la monarchie du Messie a été
préchée, et quiconque y accede est attaqué (ISV).

Jn 3:3, 5 A moins qu’une personne ne soit née d’en haut, elle
ne peut pas voir la monarchie du Messie. ... A moins qu’une
personne ne soit née d’eau et du Saint-Esprit, elle ne peut pas
entrer dans la monarchie du Messie.

Ac 14:22 Nous devons endurer de nombreuses épreuves pour
entrer dans la monarchie du Messie.

Col 1:12-13 Rendons graces au Pere, de ce qu'il vous a rendus
capables d'avoir part a 1'héritage des saints dans la lumicre. Il
nous a délivrés de la domination des ténebres et nous a conduits
dans la monarchie de son Fils bien-aimé.

Hé 12:28 Puisque nous recevons une monarchie slire, soyons
reconnaissants.

2 Pi 1:11 De cette fagon, vous recevrez chaleureusement
accueil chaleureux dans la monarchie éternelle de notre
Seigneur et Sauveur Jésus, le Messie.


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke+16%3A16&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=John+3%3A3-8&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Acts+14%3A22&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Colossians+1%3A13&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=2+Peter+1%3A11&version=ESV

