
 

10. ENTRÉE DANS LE 

ROYAUME DE DIEU 

 

Jésus répondit : Je te dis la vérité, si un homme ne naît d'eau 

et d'Esprit Saint, il ne peut entrer dans la monarchie 

messianique (Jn 3:5). 

Comment entrer dans une monarchie ? 

Entrer dans une monarchie ? Qu'est-ce que cela signifie ? Si vous 

prenez l'avion pour Londres, vous entrerez au Royaume-Uni, mais 

cette acception géographique du mot « royaume » est très rare dans le 

NT et n'est pas celle qui nous est donnée ici. Cela pourrait-il signifier 

entrer au ciel lui-même ? Si entrer dans le royaume de Dieu signifie 

entrer au ciel, que signifie hériter du royaume de Dieu ? Pourquoi 

Jésus a-t-il parlé du royaume de Dieu ? Et pourquoi Jean n'a-t-il retenu 

cette terminologie qu'ici, alors qu'ailleurs dans son Évangile, il parle 

de vie éternelle pour décrire le futur état béni ? Nicodème avait la foi 

(Jn 7:50-52, 19:39) et, comme Siméon, il attendait celui qui apporterait 

la consolation à Israël (Lc 2:25). 

Léon Morris (L'Évangile selon Jean, p. 218) ne voit aucune différence 

entre « voir » (Jn 3:3) et « entrer » dans le royaume de Dieu. Le lexique 

grec BAG suggère que « voir » signifie ici faire l'expérience, 

expérimenter le règne du Messie en action, tandis qu'y entrer revient à 

y participer. Morris affirme que le royaume de Dieu doit être pris dans 

son sens dynamique de « règne » plutôt que de royaume (p. 214). C'est 

« le règne de Dieu en action ». Mais il n'explique pas ce que signifie 

entrer dans « le règne de Dieu en action ». C'est une omission 

fréquente. Que signifie entrer dans un royaume ? En lisant la Parole de 

Dieu, il est important de chercher le sens d'une expression comme 

celle-ci et de l'interpréter correctement, sans se contenter de présumer 

ou de passer outre. 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


Un jour, alors que je traduisais l'Évangile de Jean en langue africaine, 

je me suis interrogé sur le sens de Jean 3:5 et j'ai demandé à mes 

consultants de langue maternelle ce que signifiait, dans leur langue, 

« entrer dans un royaume ». Ils m'ont répondu sans hésiter que cela 

signifiait entrer au gouvernement. Ils ont dit que celui qui entrerait 

dans le « royaume » du président le ferait en devenant ministre dans 

son cabinet. Pour eux, entrer dans un royaume ne signifiait pas 

pénétrer dans une zone géographique, ni devenir sujet du roi, ni entrer 

dans l'Église ou au ciel. C'est là le sens de ce que Jésus disait à 

Nicodème. 

Le royaume de Dieu ouvre une nouvelle relation à Dieu. Il remplace 

l'ancienne voie de la Loi et des Prophètes (Lc 16:16). C'est une 

nouvelle alliance qui remplace l'ancienne. Le NT ne remplace pas 

complètement l'AT ; il s'appuie sur lui et décrit une nouvelle relation 

avec Dieu. La théocratie n'était pas le plan originel de Dieu ; il voulait 

régner avec l'homme plutôt que sur lui. Lorsque Dieu créa l'humanité, 

il lui ordonna d'être maître des poissons, des oiseaux et de tout ce qui 

se meut sur la terre (Gn 1:26-28). Dieu créa l'homme pour gouverner 

la terre, mais à cause du péché et de la désobéissance, les choses ne se 

déroulèrent pas comme elles auraient dû. Mais grâce à la nouvelle voie 

du royaume de Dieu, l'homme se voit à nouveau offrir la possibilité de 

gouverner la terre. Il existe de nombreux passages où le contexte 

indique clairement que ceux qui entrent dans le royaume de Dieu 

entrent dans le gouvernement du Messie et qu'ils gouverneront la terre 

avec lui (Dan 7:27, Ap 2:26-27, 5:10). 

Le verbe grec utilisé pour « entrer dans le royaume de Dieu » est 

littéralement « entrer dans », et comme la plupart des gens imaginent 

inconsciemment le royaume comme géographique, ils l'associent 

automatiquement à l'entrée dans un domaine ou un royaume. 

Cependant, dans le NT, le terme « royaume » désigne rarement un 

territoire, et le verbe grec peut être utilisé au sens figuré ; il est donc 

judicieux de se renseigner. Le lexique grec BAG donne le sens figuré 

de « entrer dans » comme « entrer dans, partager, jouir, atteindre ». 

Ainsi, entrer dans le royaume de Dieu se traduit mieux par « partager 

le royaume » ou « atteindre le royaume ». Mieux encore, « partager le 

gouvernement du Messie » est une meilleure interprétation. 



Ceux qui ont vécu la nouvelle naissance deviennent enfants de Dieu. 

Ils sont nés d'en haut, adoptés dans la famille divine, et à ce titre, ils 

peuvent espérer régner dans le royaume qu'il établira sur terre. Ils 

seront membres de la famille royale du royaume messianique. Les 

croyants en Jésus sont souvent appelés enfants de Dieu. Dans cette 

relation, Dieu est leur Père et Jésus, leur frère. Lorsque Dieu a créé 

l'homme à son image, il l'a établi souverain sur le monde et sur tout ce 

qu'il renferme. L'homme a raté son œuvre, mais Dieu accomplira son 

plan dans le monde nouveau, l'âge à venir. Il n'a pas placé le monde à 

venir sous le contrôle des anges. Il a créé l'homme un peu inférieur aux 

anges, mais il l'a couronné de gloire et d'honneur et a tout mis sous ses 

pieds (Hé 2:5-8, citant Ps 8:4-8). Lorsque Dieu lui a tout soumis, il n'a 

rien laissé échapper à son contrôle. Cependant, à l'heure actuelle, nous 

ne voyons pas tout lui être soumis (Hé 2:8b). Ces versets parlent de 

l'homme en général. Ce n'est qu'au verset 9 que l'accent est mis sur 

Jésus. Le monde futur sera gouverné par l'homme, et non par les anges. 

Dieu a couronné Jésus de gloire et d'honneur et lui a confié la pleine 

autorité sur tout ce qui existe, mais nous ne voyons pas encore cela se 

produire. Hébreux 2:11 souligne la relation entre Jésus et les croyants. 

Celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés ont le même Père ; Jésus 

n'a donc pas honte de les appeler frères. Dieu a conduit de nombreux 

enfants à la gloire et, grâce au Messie, ils peuvent désormais atteindre 

le but originel pour lequel il les a créés. Dieu mettra tout sous leur 

contrôle. 

Royaume signifie royauté ou monarchie 

L'apôtre Paul nous rappelle constamment notre relation avec Jésus en 

disant que nous sommes « en Christ ». Nous lui sommes unis 

spirituellement, tant aux yeux de Dieu que par le fait qu'il a mis son 

Esprit en nous. Unis à lui de cette manière, quoi qu'il fasse, nous 

sommes impliqués. Jésus est notre grand prêtre et notre roi, et il a fait 

de nous un sacerdoce royal. Si nous persévérons, nous régnerons avec 

lui (2 Ti 2.12). Ceci est en accord avec la bénédiction accordée à ceux 

qui participeront à la première résurrection. Ils seront prêtres de Dieu 

et du Messie, et ils régneront avec lui pendant mille ans (Ap 20:4-5). 

S'appuyant sur une désignation d'Israël dans l'AT, trouvée en Exode 

19:6, l'apôtre Jean a attribué gloire et puissance à Jésus, qui nous a 

aimés et nous a libérés de nos péchés par son sang, et a fait de nous un 



royaume et des sacrificateurs pour servir son Dieu et Père (Ap 1:5-6). 

Cette insistance sur le fait d'être un royaume de sacrificateurs est 

répétée (Ap 5:9-10) et affirme que Jésus a racheté des hommes pour 

Dieu de toute tribu, langue, peuple et nation, et en a fait un royaume 

et des sacrificateurs pour leur Dieu, qui régneront sur la terre. Les mots 

« fait d'eux un royaume et des sacrificateurs » sont traduits de diverses 

manières : la KJV traduit « fait de nous des rois et des sacrificateurs », 

Weymouth « forma de nous un royaume pour être des sacrificateurs 

pour Dieu », Knox « une race royale de sacrificateurs », et la NEB 

« fabriqua de nous une maison royale ». Ces versets rapprochent la 

croix, l'Église et le royaume. Jésus est mort sur la croix pour les 

hommes de toutes les nations (l'Église), afin qu'ils puissent régner avec 

lui sur la terre. Ils ont été rachetés par son sang, puis investis de 

l'autorité royale. 

Les chrétiens ne sont jamais appelés rois dans le NT. En tant que corps 

du Messie, ils forment une maison royale sous sa direction, son 

gouvernement durant le règne messianique. Pierre les décrit comme 

un peuple élu, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple qui lui 

appartient (1 Pi 2:9). Keil et Delitzsch, dans leur commentaire ICC sur 

Exode 19:6, affirment que « royauté » est le sens premier et le plus 

général du mot hébreu pour royaume. Israël devait être un corps royal 

de prêtres pour Jéhovah, et l'objet de sa royauté et de son sacerdoce 

devait être trouvé dans les nations de la terre. L'accomplissement de 

cette promesse ne sera atteint que lorsque le royaume de Dieu sera 

consommé, lorsque l'Église du Seigneur Jésus-Christ deviendra un 

royaume de prêtres au service de Dieu (Ap 1:6). Cette royauté n'est ni 

spirituelle ni symbolique. Elle culmine dans l'influence universelle 

évoquée par Balaam (Nb 24:17-19), par Moïse dans ses dernières 

paroles (Dt 33:29), et plus nettement encore par Daniel (Dn 7:27). La 

royauté est donnée aux saints comme finalité ultime de leur appel 

divin. 

De même qu'un prêtre est un médiateur entre Dieu et les hommes, 

Israël fut appelé à être le véhicule de la connaissance et du salut de 

Dieu pour les nations de la terre. La bénédiction finale de Moïse dit : 

« Béni sois-tu, Israël, car l'Éternel t'a sauvé. Qui est comme toi ? Il est 

ton bouclier, ton secours, ton épée glorieuse. Tes ennemis trembleront 

devant toi, et tu marcheras sur les hauteurs de leur pays. » 



Jésus a promis aux vainqueurs qu'ils gouverneraient les nations avec 

une autorité ferme. Il a dit qu'il donnerait autorité sur les nations à celui 

qui persévérerait dans sa volonté jusqu'à la fin. Il les gouvernerait avec 

un sceptre de fer, les brisant comme des vases d'argile (Ap 2:26-27). 

Les chrétiens règnent-ils ainsi aujourd'hui ? Bien sûr que non ! Mais 

le temps viendra où ils gouverneront la Terre. Tel est notre héritage 

dans le Messie. Paul a dit que Dieu nous a ressuscités avec Christ et 

nous a fait asseoir avec lui dans le royaume céleste, afin de manifester 

dans les siècles à venir l'incomparable richesse de sa grâce, qui nous 

est accordée par sa bonté envers nous en Jésus-Christ (Eph 2:6-7). 

Les amillénaristes ne croient pas en un royaume messianique littéral 

sur Terre. Ils sont donc obligés d'interpréter les Écritures au sens figuré 

et d'affirmer que nous régnons maintenant. Le Messie est assis à la 

droite de Dieu au ciel, mais aucun verset des Écritures ne dit qu'il règne 

actuellement sur la terre, et par conséquent, aucun verset ne dit non 

plus que les chrétiens règnent ici-bas maintenant. L'état lamentable de 

notre planète, politiquement, moralement et socialement, illustre la 

faiblesse des positions amillénaristes et postmillénaristes. Il est tout 

simplement absurde de prétendre que le Christ règne sur le monde 

alors que celui-ci est dans un état aussi pitoyable. Lorsque Jésus 

reviendra et siégera sur le trône de David, et que le monde sera rempli 

de justice, de paix et de connaissance de Dieu, alors, et alors 

seulement, nous pourrons dire qu'il règne sur la Terre. 

Paul dit que les chrétiens sont prédestinés, appelés, justifiés et glorifiés 

(Romains 8:30). Notre glorification n'a pas encore eu lieu en temps 

réel, mais elle est certaine dans le plan de Dieu, car nous sommes « en 

Christ » et il a déjà été glorifié. Nous sommes plus que vainqueurs par 

celui qui nous a aimés (Rm 8:37). Paul dit qu'étant unis à Christ, Dieu 

nous a ressuscités avec lui et nous a fait asseoir avec lui dans le 

royaume céleste (Eph 2:6). Mais cela ne signifie pas que les croyants 

règnent déjà. Leur position spirituelle leur confère une autorité 

spirituelle, notamment face aux possessions démoniaques et autres 

pratiques occultes, mais cela ne peut être comparé à leur destinée de 

gouverner le monde. 

Aucun passage des Écritures ne dit que nous régnons déjà. Paul 

réprimande les Corinthiens à cause de leur attitude, qui les considérait 

comme ayant déjà pris le pouvoir royal. Il dit qu'il aurait souhaité qu'ils 



soient vraiment rois afin qu'il puisse être roi avec eux (1 Co 4:8). 

Cependant, de nombreux versets indiquent clairement que nous 

régnerons avec le Messie dans le futur, et non maintenant. 

Diriger le monde futur 

Plus de 500 ans avant la naissance de Jésus, le prophète Daniel a eu 

une vision de notre avenir glorieux. Il lui a été annoncé que le 

royaume, l'autorité et la magnificence de toutes les nations de la terre 

seraient donnés aux saints des lieux célestes. Les saints sont le peuple 

de Dieu, les croyants de toutes les nations, y compris les Juifs. Israël 

aurait interprété les saints de Daniel 7 comme des Israélites, mais 

comme il s'agit d'une prophétie de la fin des temps, les saints de la fin 

des temps incluront le peuple de Dieu de toutes les nations. Dieu a 

exalté les croyants en Jésus au point de les appeler ses enfants. Il les a 

unis à son Fils, afin qu'ils héritent de toutes les promesses et 

bénédictions qui lui ont été conférées, y compris son autorité pour 

gouverner le monde. Lorsque Jésus reviendra sur terre pour régner, 

ceux qui sont « en Christ » seront ses co-régents. Son royaume sera un 

jour rendu au Père, lorsque tous les ennemis, y compris la mort, auront 

été vaincus. Lorsque le Messie aura supprimé toute domination, 

autorité et pouvoir, il transmettra la royauté à Dieu le Père, mais il 

devra régner jusqu'à ce qu'il ait mis tous ses ennemis sous ses pieds (1 

Co 15:24-25). Les saints, en tant que gouvernement du royaume du 

Messie, gouverneront le monde (1 Co 6:2), même les anges (1 Co 6:3), 

et ils régneront sur des villes (Lc 19:17, 19). Dans ce contexte, Jésus 

dit que celui à qui l'on peut faire confiance dans peu peut faire 

confiance dans beaucoup (Lc 16:10). Dans la parabole des talents, le 

maître invite les serviteurs bons et fidèles à venir partager son bonheur. 

Il leur confie la gestion de beaucoup de choses (Mt 25:21, 23), en fait, 

il leur confie la gestion de tous ses biens. Le vainqueur partagera le 

trône de Jésus et recevra l'autorité sur les nations pour les gouverner 

avec une verge de fer (Ap 3:26-27). Parce que les saints sont unis au 

Messie, ils seront impliqués dans toutes ses activités. 

Dans Apocalypse 21, seul le premier verset parle d'un ciel et d'une 

terre renouvelés ; les versets suivants décrivent la Nouvelle Jérusalem, 

la demeure éternelle du Messie et de son épouse, sa communauté. 

Dans son grand amour pour nous, Dieu a prévu que les élus 

continueraient à régner avec lui pour toujours. Le trône de Dieu et de 



l'Agneau se trouvent dans la ville. Ce trône représente la souveraineté 

de Dieu, le Père étant souverain sur toutes choses, et le Fils uni à lui 

trinitairement. Ses serviteurs ressuscités l'adoreront et verront sa face. 

Son nom sera gravé sur leur front (Ap 22:3-5), symbole du fait qu'ils 

sont son peuple et qu'il est leur Dieu. Leur avenir glorieux est à la fois 

le service de Dieu et l'union avec celui qui est souverain sur toutes 

choses. Ils régneront, car ils sont membres de la maison royale, 

contrairement aux anges. 

Apprécier la personne de Jésus et notre union avec lui nous aide à 

comprendre l'avenir glorieux qui nous attend. Ces paroles de Jésus à 

son Père méritent réflexion : 

Père, glorifie-moi maintenant auprès de toi de la gloire que 

j'avais auprès de toi avant que le monde existe. … Je prie non 

seulement pour eux, mais aussi pour ceux qui croiront en moi 

par leur message, afin que tous soient un. Père, comme tu es en 

moi et que je suis en toi, qu'eux aussi soient un en nous, afin que 

le monde croie que tu m'as envoyé. Je leur ai donné la gloire 

que tu m'as donnée, afin qu'ils soient un comme nous sommes 

un, moi en eux et toi en moi, afin qu'ils soient parfaitement un, 

et que le monde connaisse que tu m'as envoyé et que tu les aimes 

comme tu m'aimes. Père, je veux que là où je suis, ceux que tu 

m'as donnés soient avec moi et voient ma gloire, celle que tu 

m'as donnée parce que tu m'as aimé avant la fondation du 

monde (Jn 17:5, 20-24). 

Jésus a dit qu'à moins de naître d'en haut, on ne peut voir la monarchie 

du Messie (Jn 3:3). Les non-régénérés ne verront ni ne connaîtront le 

royaume de Dieu, et encore moins n'y entreront (dans la monarchie). 

Jean parle fréquemment de vie et de vie éternelle, et dans certains 

passages, entrer dans cette vie équivaut à entrer dans la royauté du 

Messie. Si entrer dans le gouvernement du Messie semble absurde, 

c'est uniquement parce que nous n'avons pas pleinement saisi la nature 

de la gloire que Dieu nous réserve. Celui qui n'a pas épargné son 

propre Fils, mais l'a offert en sacrifice pour nous tous, nous donnera 

toutes choses, avec son Fils (Rm 8:32). Paul ajoute que ce que l'œil n'a 

pas vu, que l'oreille n'a pas entendu, et que l'esprit n'a pas conçu, est 

ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment (1 Co 2:9). À ceux qui 

reçoivent le don de la vie éternelle, la vie même de Dieu est accordée, 



afin qu'ils participent à la nature divine (2 Pi 1:4). Le Messie est en 

nous comme gage de la gloire future (Col 1:27). 

Être le plus petit et le plus grand dans la monarchie 

Dans le Sermon sur la montagne, Jésus a prêché contre le légalisme, 

l'hypocrisie et l'externalisme. Il a déclaré que quiconque néglige l'un 

des plus petits commandements et enseigne aux autres à faire de même 

sera appelé le plus petit dans la monarchie du Messie, et que quiconque 

les observe et les enseigne sera appelé grand dans la monarchie du 

Messie (Mt 5:19). Être le plus petit ou le plus grand dans la monarchie 

fait référence au statut futur des membres de la famille royale, la classe 

dirigeante de la monarchie du Messie. Le salut est un don de Dieu par 

la foi : on l'a ou on ne l'a pas. Mais la grandeur dans le monarchie 

dépend de l'obéissance et d'une justice personnelle qui doit surpasser 

celle des scribes et des pharisiens (Mt 5:20). Sans la justice et 

l'humilité que Dieu nous donne, nous n'entrerons pas dans la 

monarchie. Jésus a dit que si les gens ne changent pas et ne deviennent 

pas comme des petits enfants, ils n'entreront jamais dans la monarchie 

du Messie (Mt 18:3). En revanche, ceux qui s'humilient comme des 

petits enfants seront les plus grands dans la monarchie du Messie (Mt 

18:4). 

Des princes, pas des citoyens 

Ceux qui entrent dans le royaume par la foi en Jésus ne sont pas 

citoyens de ce royaume, comme beaucoup le croient et l'affirment à 

tort. Ils sont plutôt la famille royale, les enfants de Dieu. Nulle part 

dans les Écritures les croyants ne sont appelés sujets ou citoyens du 

royaume de Dieu. Ils sont « fils du royaume », c'est-à-dire princes. Ils 

sont les dirigeants, et non les gouvernés. En réalité, ils font partie de 

la maison royale. Jésus l'a illustré en parlant à Pierre du paiement de 

l'impôt du temple. Il a demandé à ses disciples auprès de qui les rois 

perçoivent des droits ou des tributs : de leurs propres enfants ou 

d'autres. Pierre a répondu que c'était auprès des autres. Puis Jésus a dit 

que les enfants étaient exemptés, mais que, ne voulant pas faire 

d'histoires, il a dit à Pierre de jeter sa ligne dans le lac : il trouverait 

une pièce dans la bouche du premier poisson qu'il pêcherait. Il devrait 

la leur donner pour l'impôt du temple (Mt 17:24-27). Le commentaire 

de la Bible d'étude NIV dit à juste titre que l'implication était que 



Pierre et le reste des disciples appartenaient à la maison royale de 

Dieu, mais pas les Juifs incrédules. 

La plupart des références aux citoyens dans le NT concernent les 

citoyens romains, mais Paul affirme que les non-Juifs croyants 

n'étaient plus des étrangers, mais des concitoyens des saints et des 

membres de la famille de Dieu (Eph 2:19). Les non-Juifs étaient des 

étrangers, des inconnus et des résidents temporaires par rapport au 

peuple de Dieu, Israël, mais grâce à l'Évangile, les barrières ont été 

brisées. Les chrétiens non-Juifs peuvent désormais être considérés 

comme égaux aux Juifs fidèles. Les étrangers sont désormais devenus 

ce que nous appellerions des autochtones. Les saints ont tous les droits 

en tant que membres de la famille royale de Dieu ; ils ne sont pas de 

simples sujets dans le royaume du Messie. Paul mentionne également 

la citoyenneté en Philippiens 3:19-20. Certains de leurs compagnons 

avaient l'esprit fixé sur les choses du monde. Mais « notre 

citoyenneté », dit Paul, est au ciel, et c'est de là que nous attendons 

avec impatience un Sauveur, le Seigneur Jésus-Christ. Philippes était 

une colonie militaire romaine, et le mot grec pour citoyenneté, 

πολίτευμα, désignait une colonie d'étrangers. Les chrétiens de 

Philippes formaient une colonie, tout comme l'armée romaine avait 

formé la sienne. Ils sont qualifiés de citoyens du ciel, car ils attendaient 

la descente de leur Sauveur, et leurs noms y étaient inscrits. Les saints 

ne sont pas des sujets du royaume messianique ; ils en sont les 

dirigeants. 

Salut, vie éternelle et entrée dans le royaume 

La mission de Jésus sur terre est généralement décrite comme sa venue 

pour mourir pour nos péchés afin que nous soyons sauvés et que nous 

allions vivre avec lui au ciel. Cependant, limiter le but du Messie à son 

œuvre rédemptrice est une vision à court terme. Jésus a dit que si nous 

ne changeons pas et ne devenons pas comme des petits enfants, nous 

n'atteindrons jamais la royauté céleste (Mt 18:3). La royauté du Messie 

est notre espérance de gloire. C'est formidable de connaître le pardon 

des péchés et d'avoir l'assurance du salut, mais les croyants devraient 

au moins garder à l'esprit que le salut est plus que cela. Paul a dit que 

nous jugerons le monde un jour ! (1 Co 6:2). 



Un jeune homme riche s'approcha de Jésus et lui demanda quelle 

bonne action il devait accomplir pour avoir la vie éternelle (Mt 19:16). 

Jésus, conscient de sa faiblesse, lui répondit qu'il devait vendre ses 

biens, donner l'argent aux pauvres et le suivre. Il aurait alors un trésor 

au ciel (Mt 19:21). Le ciel est le lieu où récompenses, trésors, 

couronnes et héritage sont réservés aux justes (Mt 6:20, 1 Pi 1:4). 

Jésus dit ensuite à ses disciples qu'il est difficile pour un riche 

d'accéder à la royauté depuis le ciel (Mt 19:23). Il serait plus facile à 

un chameau de se faufiler par le trou d'une aiguille qu'à un riche 

d'accéder à la monarchie du Messie (Mt 19:24). Ses disciples furent 

choqués et demandèrent qui pouvait être sauvé. Jésus enseigna, et les 

disciples comprirent, que la vie éternelle et le salut sont synonymes 

de vie dans la famille royale de Dieu. Pierre fit alors remarquer que 

les disciples avaient tout quitté pour suivre Jésus, et il demanda quelle 

serait leur récompense. Jésus répondit que lorsqu'il reviendrait 

s'asseoir sur son trône glorieux dans la création renouvelée, ceux qui 

l'avaient suivi siégeraient eux aussi sur douze trônes, gouvernant les 

douze tribus d'Israël, et qu'ils hériteraient de la vie éternelle (Mt 

19:28-29). 

Les chrétiens qui vivront des siècles et des millénaires plus tard et qui 

suivront fidèlement Jésus recevront également les récompenses qui 

leur sont dues et régneront avec le Messie. Le salut est la délivrance 

du péché, du monde et du diable. La vie éternelle est une vie sans fin, 

centrée sur sa qualité et sa connaissance de Dieu. L'enseignement de 

Jésus sur le royaume de Dieu nous éclaire sur l'activité future des justes 

et sur leur avenir : non pas dans un ciel informe, mais dans la Nouvelle 

Jérusalem, commençant par un règne sur la Terre pendant le 

millénaire. 

La chair et le sang ne peuvent hériter de la monarchie 

Parlant de la seconde venue et de la résurrection des morts, l'apôtre 

Paul a dit que tous les chrétiens ne mourront pas, mais tous seront 

transformés, en un clin d'œil, au son de la dernière trompette. Les 

chrétiens morts ressusciteront pour ne plus jamais se décomposer. 

Tous les chrétiens, morts ou vivants, ressusciteront et seront 

transformés à ce moment-là (1 Co 15:50-53). Lorsque la dernière 

trompette sonnera, les morts ressusciteront impérissables, et Jésus 

commencera son règne sur terre. Cela est clairement démontré lorsque 



le septième (et dernier) ange sonne de sa trompette dans Apocalypse 

11:15. Des voix dans le ciel déclarent que le royaume du monde est 

devenu le royaume du Seigneur et de son Messie, et qu'il régnera pour 

toujours. 

Dans le contexte de la résurrection de 1 Corinthiens 15, Paul affirme 

que la chair et le sang (les personnes dans leur corps mortel) ne 

peuvent hériter du royaume de Dieu. Autrement dit, on ne peut accéder 

à la monarchie du Messie sans être ressuscité. L'homme mortel et 

périssable ne peut hériter de l'impérissable : l'image du Christ, ni la vie 

immortelle dans la ville sainte. 

Le livre de Michael Vlach, « Il régnera pour toujours », est en accord 

avec une grande partie de ce que je présente dans ce livre, mais dans 

son traitement de 1 Corinthiens 15:50 (p. 445), il dit que le royaume 

éternel du Père est probablement en vue, car que l'on ait une vision 

prémillénariste, amillénariste ou postmillénariste du royaume, il y aura 

des saints non glorifiés dans le royaume du Messie. 

Ce malentendu vient de l'absence de distinction entre la monarchie et 

les sujets du royaume. Il y a deux groupes de personnes dans le 

royaume du Messie. La population générale sous le règne du Messie 

est constituée de personnes non glorifiées, qui n'héritent pas du 

royaume. Ce sont des êtres humains ordinaires, faits de chair et de 

sang, qui survivent à la Grande Tribulation et qui seront gouvernés par 

une verge de fer. Ensuite, il y a ceux qui accèdent à la monarchie. Pour 

y accéder, ils doivent naître d'en haut, et pour y accéder, ils doivent 

être ressuscités, ou transformés lors de l'Enlèvement. Beaucoup 

continuent de considérer un royaume comme un domaine et ses 

habitants comme ses sujets. Ils n'ont pas découvert le secret : « 

royaume » signifie « royauté » et les saints accèdent à la royauté en 

tant que dirigeants. Ils sont enfants de Dieu, cohéritiers de Christ. Ils 

appartiennent à la famille royale et ne devraient jamais être considérés 

comme des sujets. Les ressuscités dont parle Paul dans 1 Corinthiens 

15:50-56 sont ceux qui possèdent le règne, ils ne sont pas des sujets. 

Les sujets du royaume de Dieu comprendront la nation croyante 

d'Israël et les incroyants des nations qui survivront à la Grande 

Tribulation et aux guerres au moment du retour de Jésus (Za 14:16). 

Ils auront un corps de chair et de sang, tandis que les saints auront un 

corps de résurrection. Le Messie sera roi, et les saints formeront la 



communauté dirigeante qui vivra dans la Nouvelle Jérusalem 

immortelle et incorruptible qui descendra du ciel d'auprès de Dieu. 

L'apôtre Pierre, écrivant à ses frères croyants, parle de l'accès au règne 

futur du Messie. Il leur recommande de s'efforcer de confirmer leur 

vocation et leur élection afin d'être généreusement admis dans la 

royauté éternelle du Messie (2 Pi 1:10-11). Éternelle, car même après 

les mille ans, la royauté perdure pour l'éternité. 

Mais ce n'est pas tout. Paul a dit aux saints de Colossiens que Dieu les 

avait délivrés du pouvoir des ténèbres et les avait conduits au royaume 

du Fils qu'il aime (Col 1:13). Le salut se vit en partie maintenant. Nos 

péchés sont pardonnés, nous avons le don du Saint-Esprit et nous 

sommes unis spirituellement au Messie. En tant qu'enfants de Dieu, 

nous sommes héritiers et cohéritiers du Christ. Tel est notre statut, 

fondé sur les promesses de Dieu. Mais la manifestation visible est 

encore à venir. Nous faisons partie de la communauté du Christ, 

l'Église, mais nous ne sommes pas encore entrés dans le règne futur du 

Messie sur terre. Nous possédons déjà la vie éternelle, mais nous ne 

sommes pas encore entrés dans la gloire ; nous en sommes seulement 

les héritiers. Paul a dit aux Colossiens qu'ils étaient morts et que leur 

vie était protégée par le Messie en Dieu. Il a dit que lorsque le Messie, 

qui est leur vie, sera révélé, alors eux aussi seront révélés avec lui dans 

la gloire (Col 3:3-4). 

Cette partie étonnante de l'Évangile, l'entrée dans la royauté du 

Messie, est une doctrine que peu de chrétiens comprennent. Synonyme 

de salut et de vie éternelle, elle ouvre une nouvelle perspective sur 

notre vie future. Ceux qui n'y croient pas sont laissés dans l'ignorance 

quant à ce que l'avenir nous réserve. Tout comme il est important de 

comprendre comment Dieu nous rend justes et comment il nous 

déclare justifiés, il est tout aussi important de savoir comment nous 

serons glorifiés. Notre destinée est de régner avec le Messie sur ce 

monde dans des corps surnaturels, immortels et spirituels, puis de 

régner pour l'éternité (Ap 22:5b). 

Entrer dans la famille de Dieu 

Que signifieront la glorification et la vie éternelle dans le royaume de 

Dieu pour ceux qui la reçoivent ? Nous avons vu qu'elle commence 

par la transformation d'un corps humain, mortel et de chair, en un corps 



immortel et surnaturel, digne des enfants de Dieu. Il était juste que 

Dieu, pour qui et par qui tout existe, rende parfait par la souffrance le 

pionnier de leur salut, dans le cadre de son plan de glorifier de 

nombreux enfants. Car celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés 

ont tous le même Père (Hé 2:10-11a). C'est incroyable ! Tous ceux qui 

sont sauvés sont décrits comme ayant un seul Père ! Tous sont enfants 

de Dieu, glorifiés par le Messie. Certains considèrent tous les êtres 

humains comme enfants de Dieu. Nous sommes tous ses créatures, 

mais pas ses enfants, à moins de naître de nouveau. 

Voilà en quoi consiste le salut, et c'est pourquoi Jésus n'a pas honte de 

les appeler frères. Le fait que Jésus n'ait pas honte de les considérer 

comme ses propres frères et sœurs montre à quel point cette relation 

familiale est personnelle. De plus, ils participent même à la nature 

divine (2 Pi 1:4). Dieu les rend pleinement semblables à Jésus le 

Messie ! L'apôtre Jean nous exhorte à voir quel amour le Père nous a 

témoigné. Nous sommes appelés enfants de Dieu, et c'est ce que nous 

sommes, mais notre ressemblance future n'a pas encore été révélée. 

Nous savons seulement que lorsque le Messie sera révélé, nous lui 

serons semblables, car nous le verrons tel qu'il est (1 Jn 3:1-2). Oui, 

nous recevrons l'honneur glorieux d'être semblables à Jésus ressuscité, 

glorifié et surnaturel, le Messie. Nous avons reçu l'Esprit d'adoption 

par lequel nous crions : « Abba ! Père ! » L'Esprit lui-même témoigne 

à notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. Et si nous sommes 

enfants, nous sommes héritiers, héritiers de Dieu et cohéritiers du 

Messie, si du moins nous partageons ses souffrances, afin d'avoir part 

à sa gloire (Rm 8:15b-17). Tel est l'avenir merveilleux de tous ceux 

qui reçoivent la vie éternelle en tant que membres de la famille de 

Dieu. Nous partagerons sa gloire. 

Le festin des noces de l'Agneau 

Oui, Jésus se marie, et les croyants en Jésus sont les heureux élus ! 

Dans Apocalypse 19:6b-8, juste avant la vision du cavalier sur le 

cheval blanc, qui représente la seconde venue du Messie, on entend 

une foule nombreuse crier : Alléluia ! Le Seigneur notre Dieu, le Tout-

Puissant, règne. Les noces de l'Agneau sont arrivées, et son épouse 

s'est préparée. Elle a reçu un lin fin, symbole des œuvres justes des 

saints. Puis un ange annonce à Jean que ceux qui sont invités au festin 

des noces de l'Agneau sont bénis. Cela rappelle une prophétie d'Osée 



2:19-20, où Dieu annonce à Israël qu'il fera d'elle sa femme pour 

toujours. Il le fera grâce à sa fidélité, et elle connaîtra le Seigneur. 

Ce repas de noces est un banquet messianique, inscrit dans la tradition 

apocalyptique juive. Il est mentionné à plusieurs reprises dans les 

Évangiles, notamment dans les paraboles de Jésus, mais c'est Isaïe qui 

en a parlé pour la première fois, et il est significatif qu'il ait lieu à 

Jérusalem. Isaïe a dit que sur le mont Sion, siège de la présence de 

Dieu, le Seigneur préparerait pour tous les peuples un festin de mets 

succulents, un festin de vins affinés, et qu'il engloutirait la mort pour 

toujours. Il essuierait les larmes de tous les visages et effacerait 

l'opprobre de son peuple de la surface de la terre (Is 25:6-8). Cette 

célébration inclut l'abolition de la mort et la fin de la tristesse. Elle est 

liée à son règne sur le mont Sion et à Jérusalem, et devant ses anciens 

dans une grande gloire (Es 24:23). L'abolition de la mort et de la 

tristesse annonce la Nouvelle Jérusalem et l'Église ressuscitée. 

Ésaïe exprime également l'idée du mariage avec Dieu lorsqu'il dit à 

Israël que son Créateur est son époux (Es 54:5). Il dit aussi à Sion que, 

comme un jeune homme épouse une jeune fille, ses fils l'épouseront, 

et comme un époux se réjouit de sa fiancée, ainsi leur Dieu se réjouira 

d'elle (Es 62:5). Telle est la situation dans la Nouvelle Jérusalem. 

Un jour, quelqu'un qui mangeait avec Jésus fit remarquer que celui qui 

mangerait dans le royaume de Dieu serait béni (Lc 14:15). Jésus 

répondit par une parabole sur le royaume de Dieu. La version de 

Matthieu raconte qu'un roi prépara un festin de noces pour son fils. Il 

envoya des invitations, mais les invités invoquèrent toutes sortes 

d'excuses pour ne pas pouvoir venir. Le roi représente Dieu, le fils est 

le Messie, et les invités sont les Juifs. Les serviteurs furent alors invités 

à parcourir les rues et les ruelles et à inviter tout le monde jusqu'à ce 

que la salle des noces soit pleine. Les héritiers originels, Israël, avaient 

perdu leur héritage. Aujourd'hui, des non-Juifs viennent du monde 

entier pour prendre place aux côtés d'Abraham, d'Isaac et de Jacob au 

festin dans le royaume du Messie. Telle est la récompense future des 

justes. Festoyer avec les patriarches peut évoquer un divertissement 

somptueux, mais ce festin est bien plus que cela. Ce festin a lieu dans 

le royaume du Messie. Il ne s'agit pas d'un terme géographique, mais 

administratif, signifiant qu'il s'agit de la monarchie du Messie qui aura 

accès à la table du roi où se prennent les décisions, car elle fait partie 



de la classe dirigeante. Elle ne se contente pas de dîner avec lui ; elle 

gouverne avec lui. 

En parlant du mariage, l'apôtre Paul a cité la Genèse, expliquant 

pourquoi un homme quitte son père et sa mère pour s'unir à sa femme. 

Il a ensuite déclaré qu'il s'agissait d'un grand mystère, car il parlait du 

Messie et de l'Église (Eph 5:31-32). La relation entre le Messie et son 

Église est une union et un amour parfaits, et le résultat futur pour les 

croyants sera une félicité parfaite. Le banquet de noces n'est pas décrit 

dans la Bible, mais il doit avoir lieu peu après le retour du Messie. Jean 

a eu une vision de l'épouse glorifiée dans Apocalypse 21, qui est une 

représentation symbolique du Messie et de son épouse comme la 

communauté de la Nouvelle Jérusalem. 

Comment et où régneront les saints ? 

La souveraineté, la puissance et la grandeur de tous les royaumes 

célestes sont données aux saints. Jésus les a créés comme une famille 

royale de prêtres pour Dieu. En tant que rois, ils gouverneront le 

peuple. En tant que prêtres, ils serviront de médiateurs entre Dieu et le 

peuple. Mais où vivront-ils ? Et quelle existence auront-ils dans leurs 

corps ressuscités ? Jésus a dit à ses disciples qu'il s'en allait leur 

préparer une place, et qu'il reviendrait les accueillir en sa présence, 

afin qu'ils soient là où il est (Jn 14:3). Le lieu que Jésus a préparé pour 

nous est la ville sainte, la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 – 22:5). C'est 

à cela que Jésus faisait référence lorsqu'il a dit que les justes 

brilleraient comme le soleil dans le royaume de leur Père (Mt 13:43). 

Paul a dit que le Seigneur lui-même, en personne, descendrait du ciel 

et que les morts qui appartiennent au Messie ressusciteraient en 

premier. Alors les croyants vivants qui resteront seront enlevés avec 

eux dans les nuées, à la rencontre du Seigneur dans les airs. Et ainsi, 

ils seront avec le Seigneur pour toujours (1 Th 4:16-17). Le lieu où 

nous brillerons est la monarchie du Messie. Elle est impérissable et 

sera héritée par les saints immortels et ressuscités. 

Notre état de résurrection sera très différent de notre état actuel. Il n'y 

aura plus de maladie, de mort ni de péché. Nous serons toujours 

reconnaissables ; notre identité, notre genre, notre nationalité et notre 

appartenance ethnique resteront inchangés. Jésus sera toujours un 

homme juif. Notre service pour le Messie pourrait se dérouler dans la 



même zone géographique où nous l'avons servi de notre vivant. Pour 

ceux qui sont habitués à envisager une destination céleste, un règne 

futur sur terre pourrait prendre un certain temps à s'adapter. Jésus a dit 

que ceux qui sont jugés dignes d'une place à ce temps-là et à la 

résurrection d'entre les morts ne se marient ni ne sont donnés en 

mariage. Ils ne peuvent plus mourir, car ils sont comme les anges et, 

ayant part à la résurrection, sont enfants de Dieu (Lc 20:35-36). Ils ont 

la plénitude de la vie dans la famille de Dieu, et le mariage n'est plus 

approprié. La résurrection mentionnée est celle d'entre les morts ; il 

s'agit d'une résurrection partielle, et non d'une résurrection générale de 

toute l'humanité. C'est la résurrection des justes, et elle est pour ceux 

que Dieu considère comme dignes. 

Entrer et acquérir la monarchie 

Un verset clé de l’AT concernant notre avenir est Daniel 7:27, qui dit 

que la souveraineté, le pouvoir et la grandeur de toutes les nations de 

la terre sera donnée aux saints des lieux célestes. Leur royauté durera 

éternellement, et tous les dirigeants le serviront et lui obéiront. Cela 

n'arrive pas au ciel. Le NT contient de nombreux enseignements qui 

soutiennent cette idée. Règne terrestre du Messie. On parle d'une 

entrée et d'une acquisition du royaume, ce qui, dans ce contexte, 

signifie l'entrée dans la monarchie du Messie ou l'acquisition de la 

royauté. Jésus confère la royauté à ses disciples (Lc 22:29). 

Dans les versets suivants, j'ai traduit le royaume de Dieu/ciel par la 

monarchie du Messie, composée de tous les peuples qui régneront 

avec lui. Par exemple, la signification deApocalypse 1:6, qui dit que 

Jésus a fait de nous un royaume, signifie que Jésus a fait de nous une 

monarchie. Entrer dans le royaume, c'est entrer dans la classe 

dirigeante. Recevoir le royaume, c'est recevoir la royauté, c'est-à-dire 

le droit de gouverner, c'est être nommé au gouvernement. 

Mt 5:3 Heureux les pauvres en esprit, car la monarchie du 

Messie leur appartient (ou se compose d'eux). 

Mt 5:10 Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car 

la monarchie du Messie leur appartient. 

Mt 5:19-20 Par conséquent, celui qui néglige l'un de ces plus 

petits commandements et qui enseigne aux autres à faire de 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+5%3A3&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+5%3A10&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+5%3A19-20&version=ESV


même sera appelé le plus petit dans la monarchie du Messie. 

Mais celui qui les met en pratique et qui les enseigne sera appelé 

grand dans la monarchie messianique. Je te le dis, toiSi votre 

justice ne dépasse pas celle des scribes et des pharisiens, vous 

n’entrerez jamais dans la monarchie du Messie. 

Mt 7:21 Ce n’est pas la personne qui me dit sans cesse : 

Seigneur, Seigneur, j’entrerai dans la monarchie du Messie ; 

c’est la personne qui continue à faire la volonté de mon Père qui 

est aux cieux. 

Mt 8:11-12a Beaucoup viendront d'Orient et d'Occident et 

festoieront avec Abraham, Isaac et Jacob dans la monarchie du 

Messie. Quant aux héritiers infidèles de la monarchie, ils seront 

jetés dans les ténèbres du dehors. 

Mt 11:11 Parmi ceux qui sont nés de femmes, il n'en a pas été 

un qui soit plus grand que Jean-Baptiste. Pourtant, même le plus 

petit personnage de la monarchie du Messie est plus grand que 

lui. 

Le statut de membre de la famille royale de Dieu est supérieur à celui 

de Jean, annonciateur du royaume. Jean-Baptiste sera dans la 

monarchie. 

Mt 16:19 Je te donnerai les clés de la royauté du Messie : tout 

ce que tu lieras sur la terre sera lié au ciel, et tout ce que tu 

délieras sur la terre sera délié au ciel. 

Les clés symbolisent l'autorité des apôtres dans leur ministère. Par la 

prédication de l'Évangile, ils ont ouvert la voie à l'adhésion à la 

monarchie du Messie. Historiquement et aujourd'hui, ce verset a été 

mal interprété. Le royaume des cieux n'est pas l'Église, mais le 

royaume du Messie. Lorsque Jésus a annoncé à ses disciples qu'il 

bâtirait son Église, il parlait d'une communauté. Or, comme il n'existait 

pas encore d'Églises chrétiennes, les disciples ont sans doute pensé à 

Jésus comme au Messie et au groupe qu'il formait pour soutenir son 

règne. Jésus dit au verset 18 que sur cette pierre il bâtirait sa 

communauté. Cela fait référence à la déclaration de Pierre selon 

laquelle Jésus était le Messie, le Fils du Dieu vivant. C'est sur cette 

base qu'il fonda sa communauté. Au verset 20, il leur enjoint 

formellement de ne révéler à personne qu'il était le Messie. 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+7%3A21&version=ESV


Mt 18:1 Qui est le plus grand dans la monarchie du Messie ? 

Mt 18:3-4 Si vous ne changez pas et ne devenez pas comme des 

petits enfants, vous n'entrerez jamais dans la monarchie du 

Messie. Quiconque s'humilie et devient comme ce petit enfant 

est le plus grand dans la monarchie du Messie. 

Mt 21:31 Les collectionneurs d'impôts et les prostituées 

entreront dans la monarchie du Messie avant vous ! 

Mt 21:43 La monarchie du Messie vous sera enlevée et donnée 

à un peuple qui lui fera justice. 

Mt 23:13 Comme ce sera terrible pour vous scribes et 

pharisiens, hypocrites ! Vous fermez au nez des gens la porte de 

la monarchie du Messie. Vous n'y entrez pas, et vous ne laissez 

pas entrer ceux qui essaient d'y entrer. 

Mc 9:47 Il vaut mieux pour toi entrer dans la monarchie du 

Messie avec un œil que d'avoir deux yeux et d'être jeté en enfer. 

Mc 10:14-15 Laissez les enfants venir à moi, ne les refusez pas, 

car La monarchie du Messie appartient à des gens comme ceux-

là. Je vous dis la vérité, celui qui ne reçoit la monarchie du 

Messie comme un petit enfant n'y entrera pas. 

Mc 10:23-25 Comme ce sera difficile pour que les riches 

entrent dans la monarchie du Messie ! … Il est plus facile à un 

chameau de se faufiler par le trou d’une aiguille qu’à un riche 

d’entrer dans la monarchie du Messie. 

Mc 12:34 Vous n'êtes pas loin d'entrer dans la monarchie du 

Messie. 

Lc 9:62 Celui qui met la main à la charrue et regarde en arrière 

n'est pas digne de la monarchie du Messie. 

Lc 12:32 N'aie pas peur, petit troupeau, car votre Père est 

heureux de vous donner la monarchie. 

Lc 13:28-29 Là-bas, il y aura des pleurs et des grincements de 

dents quand vous verrez Abraham, Isaac, Jacob et tous les 

prophètes dans la monarchie du Messie, et vous serez chassés. 

Des gens viendront de l'Est et de l'Ouest, du Nord et du Sud, et 

mangeront dans la monarchie du Messie. 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+18%3A3&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+21%3A28-32&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew+23%3A13&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mark+9%3A47&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mark+10%3A15&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mark+10%3A23-25&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke+12%3A32&version=ESV


Lc 14:15 Heureux celui qui mangera dans la monarchie du 

Messie. 

Lc 16:16 La Loi et les Prophètes ont été proclamés jusqu'à Jean. 

Depuis, la bonne nouvelle de la monarchie du Messie a été 

prêchée, et quiconque y accède est attaqué (ISV). 

Jn 3:3, 5 À moins qu’une personne ne soit née d’en haut, elle 

ne peut pas voir la monarchie du Messie. … À moins qu’une 

personne ne soit née d’eau et du Saint-Esprit, elle ne peut pas 

entrer dans la monarchie du Messie. 

Ac 14:22 Nous devons endurer de nombreuses épreuves pour 

entrer dans la monarchie du Messie. 

Col 1:12-13 Rendons grâces au Père, de ce qu'il vous a rendus 

capables d'avoir part à l'héritage des saints dans la lumière. Il 

nous a délivrés de la domination des ténèbres et nous a conduits 

dans la monarchie de son Fils bien-aimé. 

Hé 12:28 Puisque nous recevons une monarchie sûre, soyons 

reconnaissants. 

2 Pi 1:11 De cette façon, vous recevrez chaleureusement 

accueil chaleureux dans la monarchie éternelle de notre 

Seigneur et Sauveur Jésus, le Messie. 

 

 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke+16%3A16&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=John+3%3A3-8&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Acts+14%3A22&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Colossians+1%3A13&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=2+Peter+1%3A11&version=ESV

